
 BALKANISTIC WORLDS | 1 | 2025 | 263 
 

 

 

 

https://doi.org/10.5281/zenodo.14226245 
 

 

Petya Vasileva – Grueva 
Sofia University "St. Kliment Ohridski" 
[p.grueva@abv.bg] 
 
Renegotiation of Inheritance between Generations –  
Traditions and Holidays in the Village of Ribnovo,  
Garmen Municipality 
 
Abstract: In recent years, the village of Ribnovo, municipality Garmen, has 

been permanently in the media and research spotlight because of the interest in its 
preserved traditions, which are presented as a cultural treasure and an integral part 
of the identity politics of the Muslim community. Their public presentation, among 
other positives, supports the optimization of social relations between people and 
social cohesion between generations, which is important for the modern sustainable 
development of the community. At the same time, changes are also observed. Young 
people carry out social, educational and labor mobility outside the village of Ribnovo 
and expand their cultural ideas, which leads to reinterpretations of accepted 
traditions and values. These reinterpretations are related to the adaptation of 
wedding customs to the modern vision of the young for relevance, aesthetics and fun. 
The shedding of certain elements and the introduction of new rituals is necessary to 
meet the periodic material and spiritual challenges faced by the community. Adapted 
in this way, the tradition of colorful weddings and „pisani gelini“ helps to harmonize 
relations, overcome generational differences and renegotiate the inheritance between 
generations, which allows Ribnovo to save itself from the negative modern trends of 
depopulation, demographic stagnation and one-way labor migration, characteristic 
of all settlements remote from large regional centers. 

Keywords: Pomaks; Bulgarian Muslims; cultural heritage; cultural agency; 
traditional weddings and holidays. 

 
 
Петя Василева – Груева 
Софийски университет „Св. Климент Охридски“ 
 
Предоговаряне на наследството между  
поколенията – традиции и празници в  
с. Рибново, общ. Гърмен 
 

 

От началото на новото хилядолетие се направи изключи-
телно много за налагането на нематериалното културно наследс-



264 | Петя Василева – Груева. Предоговаряне на наследството между… 
 

 

  

тво като важен елемент в развитието както на малките локални об-
щности, така и на модерните национални общества. В междунаро-
ден и национален план основите идеи, заложени и популяризирани 
в приетата  Концепция на ЮНЕСКО от 2003 г., акцентирани върху 
неговото опазване и съхранение, еволюираха до успешното създа-
ване на действащи политики за социализация и интерпретация в 
един постмодерен и постоянно променящ се контекст. Основната  
цел е да се отговори както на глобалните предизвикателства и ло-
кални специфики, така и на актуалните потребности и начин на 
живот на съвременните хора.  

Благодарение на полученото внимание се промени не само 
начинът на  ценностно осмисляне на културни практики, свързани 
с миналото, но и целият процес около изграждането на понятието 
наследство. В България през последните години се появяват все 
повече изследвания, които се опитват да представят различните 
видове наследства (нематериално, материално, книжовно-доку-
ментално, архивно и пр.) и терминологично, теоретично и норма-
тивно да ги въведат в обращение не само за специализираната, но 
и за широката публика (Кабаков, 2020; Колева-Звънчарова, 2021). 
Количествено натрупване се наблюдава и сред изследванията, за-
нимаващи се с интерпретиране ролята на наследството в полити-
ките за изграждане на идентичност, било то локална или нацио-
нална, както и включването му в стратегиите за признание и доба-
вяне на културна стойност и многообразие (Велев, 2013; Бокова, 
2022; Сантова, 2014). Възходяща е и тенденцията да се обръща 
внимание и на тези наследства, които особено през социалистичес-
кия период, са съзнателно маргинализирани или се възприемат за 
непредставителни или непълноценни, защото принадлежат на раз-
лични малцинствени общности (Назърска, 2014; Myuhtar-May, 
2014). Така постепенно се очертават не само различните репрезен-
тации на наследството в съвременността, но и се популяризират и 
инструментализират дейности и процеси за неговото децентрали-
зиране, остойностяване и възпроизводство, оттам и генериране на 
повече публичност и практики за неговата адекватна социализация 
(Дебрюне, 2019).  

Активната роля на специализирани институции, неправител-
ствени организации, различни социални актьори, заинтересувани 
страни и културни предприемачи допринасят наследството да се 
разглежда не като завещание, а като динамична категория, която 
не само позволява и насърчава човешката креативност и стремеж 



 BALKANISTIC WORLDS | 1 | 2025 | 265 
 

 

 

 

към устойчивост, но и подсилва общностната кохезия и социална 
интеграция между различните групи и индивиди (Сантова, 2014, с. 
11–15; Ганева-Райчева, Бокова, Ненов, 2021). И не само. През пос-
ледното десетилетие ресурсите на културно-историческото нас-
ледство все по-ефективно се използват за развитието на различни 
сфери в икономиката, културния туризъм, предприемачеството и 
екологията, с цел налагането на иновативни пазарни ниши и в по-
мощ на местните индустрии за оформяне на културния пейзаж на 
различните региони (Страхилов, 2022; Бокова, 2022) или за възс-
тановяване на различни традиционни продукти (занаятчийски или 
хранителни) и културни практики (обичаи, празници и пр.). Нас-
ледството може да се развие не само в икономически, но и в соци-
ален план, защото има потенциала да оптимизира качеството и ха-
рактера на изградените социални връзки и следователно подпо-
мага генерирането на социален капитал. Това, от своя страна, поз-
волява много повече хора (както индивиди, така и цели общности) 
да търсят възможности да се самоорганизират, припознаят и пре-
живеят като носители на уникални културни образци или пък да 
го преработят по свои собствен вкус или специфики,  чрез което 
да се търси преодоляване на травматично минало, памет или нат-
рупани негативни стереотипи1. Трансформацията му в съвременен 
културен продукт предполага достигането до по-широка аудито-
рия, защото това е най-сигурната гаранция за неговото съхранение, 
опазване и разпространение. Все повече изследователи акцентират 
и върху връзките и влиянието на наследството както в „традици-
онни“ сфери като образованието и популярната култура, така и в 
бързо налагащите се дигитализация, дигитален маркетинг, соци-
ални медии и пр. Така наследството не само изпълнява своята съв-
ременна роля и достига до различни публики, но и обезпечава сво-
ето бъдеще, като се доближава до културата и потребностите на 
подрастващите поколения.   

В България кампаниите на ЮНЕСКО за вписване в различни 
представителни и национални листи на избрани културни прак-
тики и образци на традиционната народна култура набират все по-

 

1 Доклад: Възможности за подобряване на взаимодействието между 
администрациите, подкрепящи и регулиращи бизнеса с НПО, СИП и местните 
предприемачи в социализацията на културното наследство и културния туризъм 
https://civildialogue.eu/images/civil_dialogue/Doklad-1.pdf  

https://civildialogue.eu/images/civil_dialogue/Doklad-1.pdf


266 | Петя Василева – Груева. Предоговаряне на наследството между… 
 

 

  

голяма популярност.2 По този начин се стимулира желанието  най-
вече на локалните общности да се мобилизират и да положат уси-
лия за съживяване и популяризиране на наследството си сред по-
голяма аудитория, като същевременно се търси нарастващо приз-
нание в национален и международен контекст. Поддържането на 
характерни, „автентични“ или разпознаваеми празници, фести-
вали, обичаи и ритуали, както и положените усилия за тяхното въз-
произвеждане, са сигурен индикатор за жизнеността на общнос-
тите и тази активност не е само стремеж да се впишат в културната 
карта на страната, но обслужва много по-значими цели, свързани 
с вътрешни процеси на синхронизация, взаимодействия, социална 
репродукция и поддържани  отношения вътре в самите общности. 
Подобен е примерът със село Рибново, община Гърмен, известно 
в цяла България със своите зимни шарени сватби и „писани ге-
лини“. То е едно от малкото населени места, които могат да се пох-
валят с траен положителен естествен (немиграционен) прираст на 
населението, въпреки географската му изолираност, не добре раз-
витата му инфраструктура и отдалеченост от голям градски цен-
тър. Селото е изцяло българомюсюлманско, а според последното 
преброяване е и най-голямото в общината.3 В Рибново има гимна-
зия до 12-и клас, която е и със статут на средищно училище. Нали-
чието на образователна институция е свързано с демографската 
стабилност на общността и задържането на младите семейства и 
подрастващи в селото, въпреки че основният поминък на неговите 
жители е трудовата мобилност из страната и чужбина. Предимно 
мъжете, но и цели семейства, сезонно извършват различни трудови 
дейности предимно в строителството и селското стопанство. Неза-
висимо от този масово разпространен икономически модел, в се-
лото почти няма случаи на постоянна емиграция, а средствата, из-
карани в чужбина, се влагат предимно в строеж и обзавеждане на 
къщи, както и организиране на семейни тържества. Именно при 
семейните празници – сюннет, годеж и сватба рибанци успяват да 
възпроизведат своите традиции, характерни за помашките общ-
ности в региона, но и да се откроят чрез тях от другите села, за-

 

2 Има се предвид Представителният списък на елементите на нематериалното 
културно наследство; национална система „Живи човешки съкровища“; 
Регистър на добрите практики за опазване на нематериалното културно 
наследство и пр. https://bulgariaich.com/?act=content&rec=15&sql_which=6  
3 https://www.grao.bg/tna/t41nm-15-03-2024_2.txt  

https://bulgariaich.com/?act=content&rec=15&sql_which=6
https://www.grao.bg/tna/t41nm-15-03-2024_2.txt


 BALKANISTIC WORLDS | 1 | 2025 | 267 
 

 

 

 

щото тук това наследство не само е запазено, но и изглежда изк-
лючително актуално. Особено чрез извършването на сватбените 
ритуали най-ясно се търси връзката с традиционните практики от 
миналото. От всички съседни мюсюлмански села в района на Ро-
допите, само в Рибново по време на сватбата младоженката е об-
лечена в костюм – реплика на традиционна сватбена носия, лицето 
й се покрива с бял крем и пайети във формата на флорална украса, 
а на главата се слага прекрив, подобен на невестинското забраж-
дане със сребърни тельове, спускани около лицето на помашките 
булки, преди този ритуал да бъде забранен през социалистическия 
период.    

В исторически контекст съхраняването на религията, а и на 
традиционната култура и мироглед на българите мюсюлмани, е 
проблематично още с включването им в пределите на българската 
национална държава. Възприемането им като неизменна част от 
българската етническа общност насърчава политическите елити 
през различните периоди към перманентни опити за промяна на 
тяхната мюсюлманска идентичност чрез различни кампании, свър-
звани с насилствено покръстване (т. нар. Кръстилка 1912–1913 г.) 
или явна подкрепа на организации като Дружба „Родина“ и ней-
ните дейности по „избистряне на националното им съзнание“ (30-
те и 40-те години на ХХ в.)  По време на комунистическия режим 
помашките общности са подложени на редица забрани и рестрик-
ции, като основната им цел е не само да се модернизира техния бит 
и да се повиши тяхното образователно и културно равнище, но и 
изцяло да се да се заличи тяхната традиционна култура и ислямско 
вероизповедание (Груев, Кальонски, 2008; Груев, 2006; Иванова, 
2002). Политиката през този период е открито асимилаторска и 
включва насилствена смяна на турско-арабските имена с българ-
ски, забрана за празнуване на характерните за общността семейни 
и календарни празници, контрол върху посещението на джамии, 
ограничаване на изповядването на исляма и налагане на „нова со-
циалистическа празничност“. В резултат на всички тези мерки, из-
вестни в пропагандата тогава и в научната литература като „възро-
дителен процес", дори и в малките изолирани населени места се 
прекъсват вековни традиции, свързани не само с празниците на об-
щността, но и с нейния мироглед и ценностна система. Опитите за 
хомогенизиране и създаване на единна социалистическа нация не 
успяват заради насилствения си характер и репресиите, които хо-
рата трябва да изтърпят, но спомагат за развитието на устойчива 



268 | Петя Василева – Груева. Предоговаряне на наследството между… 
 

 

  

травматична памет и недоверие към официалните институции, ко-
ито за в бъдеще ще влияят върху оформянето на техните стратегии 
за принадлежност и осмисляне на културното си наследство.     

Непосредствено след настъпилите политически промени и 
започналия преход към демокрация възможността за свободно из-
разяване на културни специфики и идентичност се възстановява, 
но процесът на отпадане на различни традиционни елементи от 
празничността и облеклото вече е оставил своя отпечатък върху 
помашките общности в различните райони на страната. По какъв 
начин и как да се възстанови не само традицията, но и идентифи-
кационните маркери, се оказва колкото индивидуален, толкова и 
избор на колектива. Това предпоставя проявата на палитра от 
идентичности, която учените историци и етнолози регистрират 
при извършването на различни теренни проучвания от началото на 
90-те години на ХХ в. и в редица публикации се опитват да обяснят 
този процес (Георгиева, 1998; Brunnbauer, 1999, р. 35–50; Груев, 
2008). Те забелязват както признаци на възприемане на турска 
идентичност (т.нар турчеене), най-вече заради завръщането и ак-
тивно изповядване на исляма (предимно в Западните Родопи), така 
и случаи на доброволно приемане на християнството (в района на 
Кърджали и Неделино).4 Развиването на различни идентификаци-
онни стратегии и подчертаването на определени маркери пред 
други, според Брунбауер, показва идентичност, чувствителна към 
контекста и определяна от социални, културни, политически про-
цеси и индивидуални решения. Подобна множествена или контек-
стуална идентичност е ясна индикация, че българите мюсюлмани 
изпитват трудности да се приспособят съм своето особено меж-
динно състояние да бъдат българи по произход и мюсюлмани по 
вяра (Желязкова, 2022, р. 818–824). Всъщност Антонина Желяз-
кова споменава дори за „отнета“ идентичност, визирайки брутал-
ните политики на комунистическата партия от близкото минало 
спрямо всички мюсюлмански общности. Отнемането явно е при-
чината да се катализира обратен процес на изграждане и леги-
тимно представяне на собствена визия при оформянето на принад-
лежност било чрез религия, култура  или чрез етничност.  

 Самите представители на общността се противопоставят 
срещу наложените им „отвън“ или спуснати „отгоре“  идентифи-
кационни маркери и определения именно чрез представянето на 

 

4 С тази дейност се занимава отец Боян Саръев и неговата фондация „Св. Йоан 
Предтеча“ – бел. а.  



 BALKANISTIC WORLDS | 1 | 2025 | 269 
 

 

 

 

различни и противоположни идентичности. Дори са склонни да 
възприемат квазиисторически интерпретации, които да ги отгра-
ничат като самостоятелна самобитна и културна общност чрез раз-
виването на идеята за помашки етнос или вяра в своя предосман-
ски произход (Георгиева, 1998; Иванова, 2014). В своето осново-
полагащо изследване на помашките идентичности от края на 90-те 
години на ХХ в. Цветана Георгиева заключва, че помашките общ-
ности са подложени на различни влияния и натиск, които предиз-
викват напрежения от разнообразен порядък и дестабилизират ста-
рия предмодерен модел на идентичност, както на индивида, така и 
на цялата група (Георгиева, 1998, с. 286–308). В ход е търсенето на 
престижна идентичност и индикациите са, че този процес ще прик-
лючи само когато се създадат условия на макро- и микрониво по-
машките общности да се почувстват уверени и спокойни в правото 
си на собствено културно, религиозно и етническо съществуване и 
самоопределение.  

Сравнително успешното осъществяване на политическия 
преход в страната към демокрация и членството в Европейския 
съюз през новото хилядолетие са факторите, които нормализират 
вътрешната динамика на помашките общности. Декларирането на 
принадлежност става въпрос на личен избор, светоусещане, а и 
както е при хората от Рибново и чрез общностен консенсус. 
Включването им в европейските трудови пазари, предимствата на 
трудова мобилност и свободно предприемачество успокоява ико-
номическото напрежение и позволява постепенно „отваряне“ към 
света чрез запознаване и възприемане на нови културни модели. 
Българите мюсюлмани оценяват предимствата на националното 
гражданство и произход без това непременно да е свързано с на-
тиск върху тяхната религия и мюсюлманска идентичност. Допирът 
до западните европейски общества и техният етнически и култу-
рен плурализъм им дава усещането, че могат да хармонизират сво-
ите идентификационни стратегии без непрекъснато да се избира 
един доминиращ маркер между етничност, религия, майчин език и 
пр. Същевременно в различните мултикултурни колективи регио-
налните и културни специфики като традиции, фолклор, празнич-
ност и облекло започват да се открояват и следователно да се оце-
няват от техните носители като важни и определящи. Така за ри-
банци тяхната съществуваща локална култура се оказва не само 
органичната връзка с културното и историческо наследство на тях-



270 | Петя Василева – Груева. Предоговаряне на наследството между… 
 

 

  

ното драматично минало и предци, но и мощен легитимиращ фак-
тор за общността в съвременността, който им придава стойност и 
чувство за самоценност.  

Със старта на политическите промени от края на ХХ в. жите-
лите на с. Рибново са едни от първите, които непосредствено въз-
становяват традиционните елементи не само в празничното си, но 
и в ежедневното си облекло. Масово жените, в зависимост от въз-
раст и статус, носят шалвари, фереджета и различно по вид заб-
раждане. Разбира се, материите са фабрични, цветовете са кре-
щящи, а ежедневното фередже на омъжените жени твърде много 
напомня на дочените манти, носени през социалистическия пе-
риод, но наличието на традиционно по форма облекло още тогава, 
е най-видимият белег и индикатор за силата на традицията (Геор-
гиева, 1994, с. 143–145). В селото започват да се организират както 
общоселските празници по обрязване на мюсюлманските момчета 
–т.нар. сюннети, така и сватбените ритуали с традиционното „ле-
пене“ на младоженката. И двата обичая са подложени на стриктни 
забрани от комунистическия режим и след началото на 70-те го-
дини не се изпълняват публично поради заплахата от налагане на 
санкции. Завръщането към традиционното облекло и празничност 
се дължи и на факта, че селото е религиозно хомогенно, няма пос-
тоянно живеещи християни и това е оценено от местните като една 
от главните причини за естественото възстановяване на тяхната 
култура в близък до познатия от миналото вид, без да изпитват не-
удобство или чувство на назадничавост и изостаналост, в каквито 
преди са обвинявани от режима.5  

Наистина в първите десетилетия на прехода в България връ-
щането към традицията при някои от помашките общности е ети-
кетирано като форма на консерватизъм и затвореност, нещо, което 
не носи стойност в бързо променящото се българско общество по 
пътя към неговата трансформация според новите демократични 
стандарти и модели.6 Географски, пространствено и символно 

 

5 Това сподели с мен Хайрие Бабичка, всепризната майсторка на „лепените 
гелини“ в селото през юли 2010 г. Днес лепенето се извършва от приятелки и 
близки на младоженката. Това е знак, че наследството е било предадено 
успешно на следващото поколение. – бел. а. 
6 При първото ми посещение на Рибново през 2010 г. с екип от преподаватели и 
студенти от специалност „Етнология“ на Софийския университет „Св. Климент 
Охридски“ жените, с които най-често разговаряхме, особено по-младите, 
винаги ни питаха как изглеждат в нашите очи техните шарени шалвари и 



 BALKANISTIC WORLDS | 1 | 2025 | 271 
 

 

 

 

Рибново сякаш съзнателно поддържа своята дистанцираност от 
процесите на промяна, но това е само на пръв поглед. Оставени 
най-после на мира от властта и насилствено налаганите им поли-
тики на идентичност, рибанци интуитивно насочват усилията си 
към два важни елемента от начина си на живот, които да ги съхра-
нят като колектив. От една страна, това е заздравяване на социал-
ните връзки вътре в общността. Възстановява се религиозният жи-
вот, усвояват се нови стопански модели, за да се противодейства 
на икономическата криза и повсеместната постоянна емиграция 
към чужбина, която би променила съществуващия патриархален 
семеен модел и пр. От друга страна, те се превръщат в културни 
агенти на собственото си наследство и възобновяват своята праз-
ничност според традицията, която насилствено им е била забра-
нена. За Фатме Мюхтар-Мей културното агентство е закономерен 
процес, позволяващ свободата да оформяш своята култура и иден-
тичност в зависимост от личните и колективни  предпочитания и 
нужди (Muhtar-May, 2014, р. 4–9). Авторката е израснала в с. Въл-
косел, общ. Сатовча и като дете е усетила последиците от т. нар. 
„възродителен процес“ върху своята общност и насилствено пре-
къснатата културна традиция. Тя защитава тезата, че наследството 
на българите мюсюлмани е фрагментирано и исторически разпо-
късано. Днес различните помашки общности не само имат правото 
да конструират своето наследство наново и дори му предадат нова 
семантика, но трябва и да го възприемат като възможност за собс-
твена (не държавно определяна и контролирана) интеракция с ми-
налото, а оттам и безпроблемното и успешно (нетравматично) при-
емане на своята помашка култура и идентичност. Възстановява-
нето на традиционната помашка сватба от рибанци е посочена като 
един от процесите на успешно „производство“ на наследство. Така 
не само се съживява уникална традиция, която е била типична за 
всички помашки общности, но вече не се изпълнява, а и представя 
Рибново (следователно и българите мюсюлмани) като носител на 
културен феномен, част от културното богатство не само на Бъл-
гария, но и  в световен мащаб (Muhtar-May, 2014, р. 25–26). Всъщ-
ност, признаването и популяризирането му като уникална и само-
битна традиция и нейното поставяне на културната карта на Бъл-
гария идва първо отвън, извън общността. Всяка година с настъп-
ването на зимата селото открива брачния сезон на традиционните 

 

забрадки. През 2023 г.  почти всички гости, които посещават селото, желаят да 
си закупят шалвари или носия. – бел. а.  



272 | Петя Василева – Груева. Предоговаряне на наследството между… 
 

 

  

сватби. Сватбата е събитие, което рефлектира върху цялата общ-
ност, заради характерната брачна ендогамия в селото и наличието 
на големи родове. И в съвременността се запазва моделът на род-
нинска взаимопомощ при подготовката и провеждането на сват-
бата във всеки един етап от излагането на чеиза, през посрещане и 
обгрижване на гостите. Музиката, която се поръчва, се изпълнява 
на площада на селото и всеки, който желае, може да присъства, 
дори и да не е персонално поканен от младоженците и техните се-
мейства. Това прави рибанските сватби многолюдни, публични, 
пищни визуално и материално. Акцентът в тях се явява лепенето 
на гелината, което се прави на втория ден от сватбата, в къщата на 
момичето. В присъствието на най-близките, предимно жени, ли-
цето на булката се намазва с дебел слой крем „Здраве“ и върху него 
в строга последователност започват да се лепят различни лъскави 
орнаменти и пайети.7 Покриването на лицето на младоженката с 
разноцветни елементи е мюсюлманска, не коранична традиция, 
свързана с идеята за трансформацията, която преживява младата 
жена по време на брачната церемония и визуализира получаването 
на нов статус след брака. Скриването на истинското лице на бул-
ката с тази своеобразна маска позволява успешно преминаване на 
този важен ритуал на преход в жизнения цикъл на всеки индивид 
(Карамихова, 1993; Кюркчиева, 2004). Според Веселка Тончева и 
нейния сравнителен анализ на ритуала, там, където все още днес е 
регистриран сред различните помашки общности, основната идея 
на тази инициация е символното умиране и преминаване през от-
въдното и завръщането отново, но в ново социално състояние – на 
омъжена жена и бъдеща майка (Тончева, 2012). Цветната маска и 
лъскавите тельове (сребристи нишки, заместени днес от коледни 
гирлянди), спуснати около нея символизират булото, зад което се 
извършва промяната, защото нито околните трябва да виждат ис-
тинското лице на гелината, нито тя да има възможност да вижда, 
какво става около нея. След ритуала на лепене очите трябва да ос-
танат затворени, движенията й са силно ограничени, а в ръцете си 
държи огледало. Функцията на огледалото е двузначна, обяснява 
се, че или с него гелината си помага, за да вижда какво става около 
нея или то служи да отразява всичко лошо, за да не бъде урочасана. 

 

7 Според възрастни информатори преди навлизането на употребата на крем 
„Здраве“, лицето се е мажело с разбит жълтък и захар, поради не винаги 
наличието на лутурки (т.е. пайети), са се използвали станиоли и разноцветни 
хартийки от бонбоните карамел Му. – бел. а. 



 BALKANISTIC WORLDS | 1 | 2025 | 273 
 

 

 

 

В прагматичен и съвременен контекст е и обяснението за целия 
ритуал на лепенето, разноцветните бляскави пайети трябва да от-
разят лошите и завистливи погледи и мисли, които могат да разва-
лят щастието на младите. Изведена от бащината си къща и подк-
репяна от съпруга си и своята майка, младата невеста извървява 
пеша разстоянието до новия си дом, придружена от музикален съп-
ровод, роднини, близки и гости. В къщата на младоженеца, почти 
в малките часове на нощта, украсата се сваля и чак след това се 
извършва от имама религиозен брак – никях.8 

 Това накратко е целият сватбен комплекс, чрез който ри-
банци се отличават от съседните населени места, където младо-
женката, независимо от религиозната си принадлежност, сключва 
брак в наложилата се вече класическа бяла рокля. Отразяването на 
Рибново и представянето на неговите съхранени и до ден днешен 
традиции се заражда постепенно и е предимно медийно – чрез ре-
портажи в сутрешни блокове и предавания до документални 
филми на различните национални телевизии и локални онлайн ка-
нали. „Шарената приказка“ на рибанци става популярна и разпоз-
наваема, показвайки „екзотичната“ и непозната страна на част от 
мюсюлманите в България.9 Нарастването на влиянието на социал-
ните мрежи и бързото споделяне на информация допълнително 
спомагат за разпространението на нови и непознати аспекти от 
техните традиции и интересът към тях прехвърля предела на наци-
оналите граници. Това съвпада и с повсеместното развитие на кул-
турния туризъм и зараждащите се местни политики за съхраняване 
и опазване на културно-историческото наследство. Фокусът към 
Рибново като място на жива и активна традиция действа позитивно 
върху всички сфери в социалния, културния и икономически жи-
вот на общността10. След десет години от последното ми посеще-
ние в селото промяната е видима – чезиът е  по-богат, сватбите все 
по-многолюдни, а украсата по лицето и носията на булката все по-

 

8 В Рибново ми споменаха, че рядко се извършва граждански ритуал от 
младоженците. При раждането на дете, то се припознава от бащата при 
оформянето на акта за раждане. – бел. а. 
9 В кавички е заглавието на документален филм на Антон Хекимян, журналист 
от БТВ. Това е един от първите документални филми, които представят на 
широка аудитория рибанските сватбени традиции.  
10 Селото се превръща в атрактивна и търсена туристическа дестинация не само 
в сезона на сватбите. Близостта му до други популярни курорти като Банско и 
Огняново, провокира много от почиващите там да го посетят, за да си създадат 
собствени впечатления от хората и населеното място.- бел. а.   



274 | Петя Василева – Груева. Предоговаряне на наследството между… 
 

 

  

пищни. Наблюдава се и изменение при изпълнението на различ-
ните обреди в сватбения ритуал – едни са отпаднали за сметка на 
други. Например вече не се изпълнява характерния за региона 
сватбен песенен фолклор по време на лепенето или извеждането 
на булката от бащиния ѝ дом11. Същевременно се прави опит да се 
включват други нови елементи като т.нар. „турска“ къна, ритуал 
заимстван от сватбените обичаи в съвременна Турция, изпълняван 
на площада на селото и наблюдаван през февруари 2023 г. или на-
етата целодневна „музика“  с изпълнител на живо или с уредба и 
диджей12. И двата елемента са ориентирани предимно за забавле-
ние на събралите се на площада гости и жители на селото. Наблю-
дава се и желание да се възобновят и различни позабравени или 
отпаднали елементи, с цел да се възстановят или акцентират автен-
тични практики от миналото, като например традиционните да-
рове (жив овен, който се дарява на булката), които се разменят 
между младоженците и техните семейства. При някои годежът и 
сватбата са близо (в рамките на една две седмици) или един след 
друг, обединени с ритуала “връщане на баници” и пр.  

Без съмнение става ясно, че се представя едно активно дейс-
тващо, но и припознато наследство, което се реконструира с оглед 
на приспособяване на традиционните сватбени обичаи към съвре-
менното виждане на местните хора за актуалност, естетика и за-
бавление. Според Мишел Ротенбърг наследството е едновременно 

 

11 При извеждането на гелината преди най-често се е изпълнявала песента 
„Прощавай майко, прощавай…“. Отпадането на пеенето ми беше обяснено по 
два начина. Единият беше, че в Корана е записано, че жената не трябва високо 
да си произнася гласа. ( Ф. Р., ж. ок. 55 г., зап.юни 2023 г.); в друг разговор ми 
беше обяснено, че младите не знаят и не харесват тези тъжни песни. – бел. а. 
12 Т. нар. „турска“ къна представляваше визуално пищен  изнесен ритуал в 
центъра на селото,  с факелно шествие, танци с дайрета, изпълнявани от булката 
и нейните приятелки, и символично поставяне на къна в центъра на дланта на 
младоженката. Тя е облечена в атлазена рокля и тиара на главата, а в ритуала се 
включва и младоженецът, като двойката изиграва пред всички първия си брачен 
танц под звуците на романтична балада. Целият спектакъл продължава не 
повече от час и се изпълнява на първия ден от двата сватбени дни. След това, в 
домашни условия, в дома на гелината се прави и традиционното й къносване, 
при което се къносват всички пръсти и на двете й ръце. Според информатори, 
това представление рибанки са го видели от с. Лъжница и са решили да го 
представят и в Рибново. Самите лъжничани са го привнесли от Турция, защото 
имат роднини там и поддържат много тесни връзки. До този момент, по мои 
проучвания, този ритуал беше изпълнен три пъти през сватбения сезон. Дали ще 
успее да се наложи като задължителна част от сватбения цикъл предстои да се 
разбере.  – бел. а.   



 BALKANISTIC WORLDS | 1 | 2025 | 275 
 

 

 

 

и репрезентация, и социална практика, знание и емоция, политика 
и въображаемо (Ротенберг, 2013). Празниците за рибанци са част 
от техните традиции и култура, но същевременно са и ключови за 
взаимодействието между поколенията и поддържане на общност-
ната кохезия. При представянето на наследството пред широка 
публика акцентът трябва да се поставя не само върху начина на 
неговото репрезентиране, но и върху ролята на неговите носители 
и изпълнители, които го възприемат като ресурс да хармонизират 
колективните си ценности и норми и да организират съвременния 
си социален ритъм и нагласи. За по-старото поколение напълно е 
ясно, че да се продължи една традиция младите членове на общ-
ността трябва не само да са възпитани с нея, но и да я припознаят 
и осмислят като своя собствена културна ценност. Затова и най-
честото обяснение на въпроса защо се прави това, си оставаше: „на 
младите така им харесва“ или „младите искат това“. Участието и 
на „младите“ и на „старите“ показва не само договарянето на кон-
сенсус около изпълняването на всеки елемент от сватбените риту-
али, но и подпомага изграждането на споделеност около важните 
за цялата общност маркери на колективна идентичност. Осмисле-
ната и адаптирана по тази начин традиция на шарените сватби и 
писани гелини съгласува поколенческите различия и успешно пре-
договоря наследството между поколенията. В културен план това 
позволява на Рибново да търси възможност да представя пред все 
по-широка публика (национална и международна) специфичните 
образци от своето съхранено наследство и така да генерира важен 
символен капитал не само за себе си като населено място, но и за 
цялата помашка общност в България. Поддържаният благодарение 
на училището и учителския колектив състав за представяне на мес-
тни традиции и фолклор вече има няколко участия и награди в на-
ционални събори и прегледи на народното творчество. Към мо-
мента се търси институционална подкрепа ритуалът „лепене на ге-
лина“ да кандидатства и да се впише в представителната листа на 
елементи от нематериалното културно наследство на ЮНЕСКО. 
По световния телевизионен канал Viasat History през м. май 2024 
г. се излъчи документален филм на известната проф. Бетани Хюз, 
в който са включени рибанските писани гелини и обичаи13. Благо-
дарение на съвременните информационни канали и онлайн медии 
почти целият сватбен ритуал може да се наблюдава на живо или 

 

13 Екип на предаването гостува в селото през лятото на 2023 г., за да заснеме 
материал за поредицата „Съкровища с Бетани Хюз“. – бел. а. 



276 | Петя Василева – Груева. Предоговаряне на наследството между… 
 

 

  

да се правят директни включвания от празненствата в селото. Риб-
ново е вече желана туристическа дестинация и е включено в раз-
лични маршрути за културен туризъм. Това са само една част от 
дейностите, които правят селото и неговите традиции разпознава-
еми, популярни и стимулират изброените ритуали да търсят по-
скоро представителност, отколкото автентичност. Наблюдава се и 
друга тенденция – все повече културни агенти от помашките общ-
ности в различни населени места, предимно чрез възстановки, 
представят и заснемат техните сватбени ритуали, такива, каквито 
са се изпълнявали в миналото (напр. в популярния канал youtube 
могат са се открият материали за такива фолклорни възстановки 
от селата Брезница и Беслен).    

В социален план съхраненото наследство позволява на се-
лото да запази своята жизнеспособност и да неутрализира негатив-
ните съвременни тенденции на обезлюдяване, демографска стаг-
нация и еднопосочна трудова миграция, характерни за всички ре-
гиони на България, отдалечени от големите областни центрове. Се-
лото е пълно с живот, училището се разширява и модернизира, ин-
фраструктурата се подобрява, действат малки бизнеси и фирми и 
чрез предоставяните услуги се подобрява качеството на живот на 
местните хора. Възходът на нематериалното локално културно 
наследство действа благоприятно и овластява общността, като й 
предоставя инструменти за успешно постигане на собствените си 
интереси и желания, обвързани с политики за устойчиво развитие 
на селските региони и опазване не само на културния пейзаж, но и 
на природната среда. В заключение може да се каже, че колкото и 
парадоксално да звучи,   традицията прави рибанци модерни и в 
това твърдение няма противоречие, а закономерност. 

 
Библиография:  
 
Brunnbayer, U. (1999).  Diverging (Hi-)Stories: The Contested Identity of the 

Bulgarian Pomaks. Ethnologia Balkanica, 3, 35–50  
Muyhtar-May, F. (2014). Identity, Nationalism, and Cultural Heritage under 

Siege. Five Narratives of Pomak Heritage – from Forced Renaming to Weddings. 
Leiden.  

Бокова, И. (2022). Културните наследства между познание, съпреживя-
ване и местно развитие.  – Културни ресурси, валоризиране на наследства и мес-
тно развитие. София, ИЕФЕМ-БАН, 7–42. [Bokova, Irena 2022. Kulturnite 
nasledstva mezhdu poznaniye, s"prezhivyavane i mestno razvitiye.  – Kulturni resursi, 
valorizirane na nasledstva i mestno razvitiye. Sofiya, IYEFEM-BAN, 7–42.] 

Велев, В. (2013).  Политики за опазване и популяризиране на нематери-
алното културно наследство. София, Академично издателство „За буквите“. 



 BALKANISTIC WORLDS | 1 | 2025 | 277 
 

 

 

 

[Velev, Vasil 2013.  Politiki za opazvane i populyarizirane na nematerialnoto kulturno 
nasledstvo. S., Akademichno izdatelstvo „Za bukvite“].    

Ганева-Райчева, В; Бокова И; Ненов, Н. (2021). Местни общности, 
културни наследства и музеи. София., ИЕФЕМ-БАН [ Ganeva-Raycheva Valen-
tina; Bokova Irena; Nenov, Nikolay 2021. Mestni obshchnosti, kulturni nasledstva i 
muzei. Sofya., IYEFEM-BAN] 

Георгиева, Цв. (1998).   Помаци – българи мюсюлмани. Общности и 
идентичност в България. Съст. А. Кръстева, София, Петекстон [Georgiyeva, 
Tsvetana 1998.   Pomatsi – balgari myusyulmani: Obshchnosti i identichnost v Bal-
gariya. Sast. A. Krasteva, Sofiya, Petekston] 

Георгиева, Цв. (1994). Съжителството като система във всекидневния 
живот на християните и мюсюлманите в България. Връзки на съвместимост и 
несъвместимост между християни и мюсюлмани в България, С. 136–154 
[Georgiyeva, Tsvetana 1994.  Sazhitelstvoto kato sistema vav vsekidnevniya zhivot 
na khristiyanite i myusyulmanite v Balgariya. Vrazki na s"vmestimost i nes"vmesti-
most mezhdu khristiyani i myusyulmani v Balgariya, Sofia. 136 – 154] 

Груев, М. (2008). Българомюсюлманските (помашки) идентичности – 
опит за типологизация. Етнически и културни пространства на Балканите. 
Съвременност – етноложки дискурси. Част 2. Сборник в чест на проф. Цветана 
Георгиева. С., 335–354. УИ Св. Климент Охридски. [Gruyev, Mikhail 2008 B"lga-
romyusyulmanskite (pomashki) identichnosti – opit za tipologizatsiya. Etnicheski i 
kulturni prostranstva na Balkanite. Savremennost – yetnolozhki diskursi. Chast 2. 
Sbornik v chest na prof. Tsvetana Georgiyeva. S., 335–354. UI Sv. Kliment Okhrid-
ski.] 

Груев, М., Кальонски, А. (2008). Възродителният процес. Мюсюлманс-
ките общности и комунистическият режим. София, Сиела. [Gruev, Michail, 
Kalionski, Aleksey 2008. Vazroditelniyat protses. Myusyulmanskite obshchnosti i 
komunisticheskiyat rezhim. Sofiya, Siyela.]   

Дебрюне, Н. (2019).  Социализация на културното наследство. Аспекти 
на теорията и практиката. София, изд. За буквите. [Debryune, Nina 2019.  Sot-
sializatsiya na kulturnoto nasledstvo. Aspekti na teoriyata i praktikata. Sofiya, izd. Za 
bukvite] 

Желязкова, А. (2022). Глас в пустиня. Юбилеен сборник. История, 
Спешна антропология и публицистика. София, ИК Гутенберг [Zhelyazkova, An-
totina 2022. Glas v pustinya. Yubileyen sbornik. Istoriya, Speshna antropologiya i 
publitsistika. Sofiya, IK Gutenberg] 

Иванова, Е. (2002).  Отхвърляните „приобщени“ или процеса наречен 
„възродителен“ 1912–1989 г. София [Ivanova, Eyevgeniya 2002  Otkhvarlyanite 
„priobshcheni“ ili protsesa narechen „vazroditelen“ 1912–1989 g. Sofiya] 

Иванова, Е. (2014). Ислямизирани Балкани. Динамика на разказите. Со-
фия, Нов български университет [Ivanova, Evgeniya 2014 Islyamizirani Balkani. 
Dinamika na razkazite. S., Nov balgarski universitet] 

Кабаков, И. съст. (2020). Законодателство и професионално развитие в 
областта на културното наследство. Историческа реконструкция и актуално 
състояние в република България. София, УИ „Св. Климент Охридски“ 
[Kabakov, Ivan sast. 2020. Zakonodatelstvo i profesionalno razvitiye v oblastta na 
kulturnoto nasledstvo. Istoricheska rekonstruktsiya i aktualno s"stoyaniye v republika 
Balgariya. S., UI „Sv. Kliment Okhridski“] 



278 | Петя Василева – Груева. Предоговаряне на наследството между… 
 

 

  

Карамихова, М. (1993). Писаната булка от Галата. Българска етногра-
фия, кн. 3, 150 – 153 [Karamikhova, Margarita 1993 Pisanata bulka ot Galata. Bal-
garska etnografiya, kn. 3, 150 – 153] 

Колева-Звънчарова, М. (2021). Непознатото наследство. Валидиране 
на знания и умения в областта на културното наследство. София, изд. „Св. 
Климент Охридски“[ Koleva- Zvancharova, Milena 2021. Nepoznatoto nasledstvo. 
Validirane na znaniya i umeniya v oblastta na kulturnoto nasledstvo. Sofya., izd. „Sv. 
Kliment Okhridski“] 

Кюркчиева, И. (2004). Светът на българите мюсюлмани от Тетевен-
ско. Преход към модерност. София, IMIR  [Kyurkchiyeva, Iva 2004 Svetat na bal-
garite myusyulmani ot Tetevensko. Prekhod kam modernost. Sofiya, IMIR] 

Назърска, Ж. (2014). Културно-историческо наследство на етничес-
ките и религиозните малцинства в България: опазване, съхраняване и социали-
зация. София, изд. За буквите. [Nazarska, Zhorzheta 2014. Kulturno-istorichesko 
nasledstvo na etnicheskite i religioznite maltsinstva v Balgariya: opazvane, 
sakhranyavane i sotsializatsiya. Sofya., izd. Za bukvite]. 

Ротенбърг, М. (2013). Деинституционализация на наследството. Семи-
нар_Бг, брой 8 [Rotenberg Mishel 2013. Deinstitutsionalizatsiya na nasledstvoto. 
Seminar_Bg, broy 8]. Web. 04.11.2024. https://www.seminar-bg.eu/spisanie-
seminar-bg/broy8/550-deinstitutsionalizatsiyata-na-nasledstvoto.html. 

Сантова, М. (2014). Да уловиш неуловимото. Нематериално културно 
наследство. София., АИ „проф. Марин Дринов“ [Santova, Mila 2014 Da ulovish 
neulovimoto. Nematerialno kulturno nasledstvo. Sofiya., AI „prof. Marin Drinov“] 

Страхилов, И. (2022). Наследство в преход / наследство на прехода ? 
Предприемачество и нематериално културно наследство в постсоциалистическа 
България. Anthropology. Journal for Sociocultural Anthropology.  9(1): 32–67. [ 
Strakhilov, Ivo 2022. Nasledstvo v prekhod / nasledstvo na prekhoda? Predpriye-
machestvo i nematerialno kulturno nasledstvo v postsotsialisticheska B"lgariya. An-
thropology. Journal for Sociocultural Anthropology.  9(1): 32–67] 

Тончева, В. (2012). Булките с „маска“. [Toncheva Veselka 2012. Bulkite 
s „maska“]. Web. 04.11.2024. https://infomreja.bg/bulkite-s-maska-4685.html. 

https://www.seminar-bg.eu/spisanie-seminar-bg/broy8/550-deinstitutsionalizatsiyata-na-nasledstvoto.html
https://www.seminar-bg.eu/spisanie-seminar-bg/broy8/550-deinstitutsionalizatsiyata-na-nasledstvoto.html
https://infomreja.bg/bulkite-s-maska-4685.html

